
 
 

  

  

  

  

 

 

 

 

 

Indexée par : 

 

 

 

 

 

 

 

 

REVUE SEMESTRIELLE / N° 007 / DECEMBRE 2024  

ISSN : 1987-1538 

E-mail : revuemiri09@gmail.com 

Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 94 61 09 74 

Bamako - Mali 

         



 
 

PRESENTATION DE LA COLLECTION  

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique spécialisée 

du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques et du développement (CARIS-

D) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche en histoire de la 

philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage, métaphysique, épistémologie, 

philosophie des sciences, philosophie morale et politique, esthétique, philosophie du droit, 

histoire des idées, philosophie de l’environnement, théologie et en ontologie. 

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche 

Philosophique à travers le partage des résultats d’avancées scientifiques, l’innovation 

thématique, et la culture de l’esprit critique.  

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques pertinentes sur les 

réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la philosophie du développement, la 

philosophie des médias, la crise de l’identité de l’Afrique moderne, la philosophie de 

l’information et la pensée philosophique africaine. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

EQUIPE EDITORIALE 

Directeur de Publication      Directeur Adjoint 

Pr Belko OUOLOGUEM (Mali)                               Pr Sékou YALCOUYE (Mali)                                                                            

• Comité scientifique et de lecture 

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph 

Ki Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan), 

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, 

France) 

Pr Mounkaïla Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni 

de Niamey) 

Pr Samba DIAKITÉ (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké) 

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouët-Boigny, Cote 

d’Ivoire) 

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan) 

Pr Blé Marcel Silvère KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara 

de Bouaké) 

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC 

SONFONIA, Conakry, Guinée) 

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki 

Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, FSHSE, Mali) 

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali) 

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, FSHSE, Mali) 



 
 

• Comité éditorial 

• Pr Sigame Boubacar MAIGA (Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

• Dr Siaka KONÉ (Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

• Dr Ibrahim Amara DIALLO (Université Yambo Ouologuem de Bamako, 

Mali) 

• Dr Oumar KONÉ (Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

• Dr Amadou BAMBA (Université des Sciences Sociales et de Gestion de 

Bamako, Mali) 

• Dr Eliane KY (Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

• Dr Samba SIDIBE (Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

• M. Souleymane COULIBALY (Université Yambo Ouologuem de Bamako, 

Mali) 

• Rédacteur en chef 

Dr Mahmoud ABDOU 

• Rédacteur en chef adjoint 

Dr Oumar MARIKO 

• Coordinatrice 

Dr Palaï-Baïpame Gertrude 

• Coordinateur adjoint 

M. Fousseyni BAGAYOKO 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

POLITIQUE EDITORIALE 

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui paraît 2 fois 

l'année et publie des textes qui contribuent au progrès de la connaissance dans 

tous les domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie 

des articles de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études 

critiques.  

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il 

soit un article de fond, original et comportant : une problématique, une 

méthodologie, un développement cohérent, des références bibliographiques. » 

(Conseil Africain et Malgache pour l'Enseignement Supérieur CAMES) 

✓ La bibliographie doit être présentée dans l’ordre alphabétique des noms des 

auteurs.  

✓ Classer les ouvrages d’un même auteur par année de parution et selon leur 

importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la même année.  

✓ Tous les manuscrits soumis à la revue MIRI sont évalués par au moins trois 

chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.  

✓ Suite à l’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais 

d’instruction et de publication avant poursuite du reste de la procédure.  

✓ Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un 

manque de rigueur sémantique et syntaxique.  

✓ Chaque auteur reçoit son Tiré à part dès la publication du numéro. 

✓ Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des 

textes publiés sont exclusivement réservés à la revue MIRI. 

✓ Après le processus d'examen, l'éditeur académique prend une décision 

finale et peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des 

présomptions sur la qualité de l'article.  

 

 

 



 
 

SOMMAIRE 

Kadio Mathieu ANGAMAN  

Crise environnementale et progrès technologique, vers une revendication de la 

philosophie des technologies…………………………………………………….1 
 

Kizito Tioro KOUSSE 

Endogénéisation de la science, développement, culture et sécurité au Burkina 

Faso…………………………………………………………………………….16 
 

MOTO NDONG François 

La crise de l’immuabilité du discours chrétien, confronté à l’évolution 

irrémédiable du monde…………………………………………………………38  

 

Katinan Timothée COULIBALY 

Gouvernance et unité africaine chez Kwame Nkrumah…………………………63 

Samba SIDIBE, Nouf SANOGO 

La nature et l’homme : fondements philosophiques de l’impact de 

l’anthropisation…………………………………………………………………82 

 

Souleymane KEITA, Ibrahim Amara DIALLO 

La tolérance religieuse, prolégomènes à la paix sociale chez Locke……………78 

 

Mahmoud ABDOU 

La désobéissance civile comme moyen de lutte pour la préservation des libertés 

et de l’État de droit chez Hannah Arendt………………………………………117 
 

Williams Hamed Mélarga OUATTARA 

Le contrat naturel de Michel serres : un défi au droit naturel…………………142 

Amenan Madeleine KOUASSI-EKRA 

Les Mœurs et traditions africaines face à l’émergence de l’Homosexualité : entre 

rejet social et redéfinition de l’identité culturelle………………………….….155 
 

Yacouba TRAORÉ 

La théorie du contrat social chez John Rawls…………………………………168 

GALA Bi Gooré Marcellin 

L’invite platonicienne à l’union avec le divin : une solution à la médiocrité 

spirituelle en Afrique contemporaine…………………………………………184 
 

 

 



 
 

Jean Joel BAHI 

Travail et vie de famille chez Marx : entre contraintes et émancipation de la 

femme…………………………………………………………………………200  



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 117 
 

LA DÉSOBÉISSANCE CIVILE COMME MOYEN DE LUTTE POUR LA 

PRÉSERVATION DES LIBERTÉS ET DE L’ÉTAT DE DROIT CHEZ 

HANNAH ARENDT 

Dr Mahmoud ABDOU 

Maître-Assistant, Ecole Normale Supérieure de Bamako 

mahmoudabdouattabo@gmail.com 

 

Résumé 

     En tant qu’œuvre commune, la société (collectivité politique) doit donner la possibilité à tous 

les citoyens, individuellement comme collectivement, de défendre leurs droits mais aussi de leur 

assurer l’égalité face aux lois qui gouvernent la vie de l’État. C’est dans ce sens que le droit à la 

résistance, le droit de montrer son désaccord ou la désobéissance civile devient un droit qui doit 

être reconnu à tous les citoyens vivant dans un État de droit ; un État qui respecte ses propres lois 

et qui se plie à elles. Toute rupture du contrat social, par la non-application des lois par l’État ou 

par la non-réciprocité entre les citoyens dans l’observance des normes sociales, donne droit à la 

résistance. C’est effectivement le non-respect des lois – notamment de la Constitution – la rupture 

des engagements, réciproquement pris entre citoyens, l’éloignement du gouvernement du respect 

de ces engagements ou de leur violation de sa part, par des mesures législatives ou 

gouvernementales particulières, qui entraîne la désobéissance civile. Puisque le contrat social, 

établi entre des citoyens libres et des individus indépendants, une fois la société constituée, ne peut 

être rompu, il convient pour les citoyens d’utiliser des modes de lutte qui consisteraient à rappeler 

l’esprit des lois au gouvernement et à l’obliger à revenir au respect de ce dernier. Le droit à la 

désobéissance civile est inhérent même au contrat social établi entre des citoyens soumis à des 

rapports mutuels.    

Mots clés : Désobéissance civile, engagements, objecteur de conscience, citoyenneté, Etat de droit. 

 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 118 
 

Abstract 

     As a common work, society (political collectivity) must give all citizens, individually and 

collectively, the opportunity to defend their rights but also to ensure their equality before the laws 

that govern the life of the State. It is in this sense that the right to resistance, the right to show 

disagreement or civil disobedience becomes a right that must be recognized for all citizens living 

in a state governed by the rule of law; a state that respects its own laws and abides by them. Any 

breach of the social contract, through the non-application of laws by the state or through the non-

reciprocity between citizens in the observance of social norms, gives rise to resistance. It is indeed 

the non-respect of the laws – in particular the Constitution – the breach of commitments, 

reciprocally made between citizens, the distancing of the government from respecting these 

commitments or their violation on its part, by particular legislative or governmental measures, that 

leads to civil disobedience.Since the social contract, established between free citizens and 

independent individuals, once society has been constituted, cannot be broken, it is appropriate for 

citizens to use modes of struggle that would consist in reminding the government of the spirit of 

the laws and forcing it to return to respect for the latter. The right to civil disobedience is inherent 

even in the social contract established between citizens who are subject to mutual relations.  

Key words : Civil disobedience, commitments, conscientious objector, citizenship, Rule of law 

 

 

 

 

 

 

 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 119 
 

İntroduction 

     L’obéissance à un pouvoir politique n’est jamais totale même quand il est le fruit d’un processus 

démocratique libre. Dans une démocratie, les citoyens, en tant que personnes libres et 

indépendantes, ayant consenti librement à la formation des lois qui gouvernent leur société, 

continuent à garder leur autonomie et leur lucidité relativement aux actions du gouvernement. 

Quand le gouvernement agit conformément aux lois, il n’y a aucune raison d’ébranler son autorité. 

Mais, quand ses décisions s’éloignent des lois et des engagements réciproques que les citoyens ont 

pris librement entre eux, ces derniers sont dans leur droit de contester ses décisions et de le rappeler 

à l’ordre. C’est dans ce sens que s’inscrit le droit à la résistance citoyenne – à la désobéissance 

civile – notamment dans la pensée d’Hannah Arendt.  

      Dans cet article, nous nous intéressons à la question de la désobéissance civile, qui est 

considérée par Hannah Arendt, comme une particularité américaine. Notre analyse va se construire, 

en premier lieu, autour de la recherche des fondements du droit à la désobéissance civile. Celle-ci 

est un droit inaliénable de tout individu, considéré comme un citoyen, car son statut suppose qu’il 

a donné son accord quant à la mise en place de la société – par les lois qui la régissent – et qu’il 

s’est engagé dans des rapports mutuels avec ses concitoyens. La liberté elle-même se mesure par 

la possibilité de donner son accord ou son désaccord dans le cadre de l’action publique.  Ensuite, 

elle consistera à élucider la nature de la désobéissance civile, ses différences avec d’autres formes 

de conflits avec les lois et les conditions dans lesquelles elle s’exerce. Enfin, nous allons voir les 

rapports de la désobéissance civile avec la législation en vigueur et son efficacité en tant qu’action 

politique de groupe.  

 

 

 

 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 120 
 

1. Le consentement mutuel entre citoyens comme fondement du droit à la 

désobéissance civile 

1.1. La nature du consentement mutuel  

    Une gouvernance légitime, juste et équitable requiert le consentement du citoyen. Le 

consentement du citoyen à s’engager dans une communauté politique, de manière   autonome, et 

l’engagement de respecter les lois, qui en sont issues, lui donnent le droit de donner son avis ou 

son désaccord dans la gestion des affaires publiques. Pour les Américains, tous les citoyens 

donnent, leur consentement, à l’élaboration des lois, leur adhésion aux institutions américaines, et 

que par conséquent, ils ont l’obligation de les respecter (Hannah ARENDT, 1972, p.p. 85-86) :  

L’obligation morale de l’obéissance aux lois, qui incombe à tout citoyen, se justifie 

traditionnellement par l’idée qu’il a consenti à s’y soumettre ou qu’il a fait lui-même œuvre de 

législateur et par l’idée que, sous le règne du droit, les hommes ne sont pas soumis à une volonté 

étrangère mais n’obéissent qu’à eux-mêmes ; il en résulte naturellement que chacun est en même 

temps son propre maître et son propre esclave et que le conflit originel entre le citoyen préoccupé 

du bien public et l’homme privé recherchant son propre bonheur est intériorisé.  

     Mais, selon Hannah Arendt, l’esprit de consentement du citoyen, tel que formulé, ne suffit pas 

à exprimer toute l’importance de sa relation avec l’obéissance aux lois. Car, une telle idée de 

consentement, rousseauiste et kantienne, relève d’une affaire de conscience personnelle, un rapport 

de soi à soi. Alors qu’il s’agit de montrer toute l’importance que ce consentement contient en termes 

d’adhésion au respect des lois qui sont une affaire de tous les citoyens et qui régissent toute la vie 

de la société et les rapports réels des hommes entre eux. Et, que toutes les autres raisons avancées, 

pour justifier le consentement du citoyen au respect des lois, tels que le vote, le respect de la volonté 

de la majorité, ne suffisent pas à en démontrer toute la portée. 

     Au lieu d’un rapport entre l’individu et sa conscience, d’un dialogue entre soi et soi-même, la 

portée du consentement du citoyen se trouve, dans le consentement mutuel, entre membres d’une 

même communauté politique, à respecter les lois et à participer de manière équitable aux charges 

publiques et à tous les domaines de la vie de l’État : « nous pouvons dire que le consentement 

constitue l’esprit même du droit américain […] dans le sens d’un soutien actif et d’une participation 

permanente à tous les domaines d’intérêt public. » (Hannah ARENDT, 1972, p.p. 86-87). Même si 

le contrat, par lui-même, n’est nullement une fiction, le consentement n’est pas la résultante d’un 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 121 
 

contrat entre un peuple et son gouvernement comme une sorte d’accord de soumission d’un groupe 

d’individus à une autorité politique, à laquelle, ils promettent obéissance et soumission comme 

dans la conception hobbesienne du pouvoir. Thomas HOBBES (1999, p. 177) pense que les 

hommes doivent se dessaisir de leur pouvoir et le mettre entre les mains d’un seul :  

 

désigner un homme, ou une assemblée, pour assurer leur personnalité ; et que chacun s’avoue et se 

reconnaisse comme l’auteur de tout ce qu’aura fait ou fait taire, quant aux choses qui concernent la 

paix et la sécurité commune, celui qui a ainsi assumé leur personnalité, que chacun par conséquent 

soumette sa volonté et son jugement à la volonté et au jugement de cet homme et de cette assemblée. 

  

     Dans une telle situation, les citoyens n’ont ni volonté libre, une fois cédée au pouvoir, ni le 

pouvoir de se faire l’arbitre et le juge de l’action gouvernementale. Dans le contexte du 

consentement mutuel, il ne s’agit pas d’un contrat entre autorités ou entre États, comme ce fut le 

cas de la période de « l’Amérique prérévolutionnaire, où fleurissaient d’innombrables accords et 

pactes, du pacte de Maryflower à la formation des treize colonies en tant qu’entité. » (Hannah 

ARENDT, 1972, p. 87) 

    Le contrat, dont parle Hannah Arendt, en ce qui concerne l’Amérique – mais qui est valable pour 

toutes les démocraties – est celui de la conception lockéenne du contrat social. Le consentement ne 

peut s’imposer aux citoyens par la force (John LOCKE, 1984, p. 250) :  

 

Les hommes […] étant tous naturellement libres, égaux et indépendants, nul ne peut être tiré de cet 

état, et être soumis au pouvoir politique d’autrui, sans son propre consentement, par lequel il peut 

convenir, avec d’autres hommes, de se joindre et s’unir en société pour leur conservation, pour leur 

sûreté mutuelle, pour la tranquillité de leur vie, pour jouir paisiblement de ce qui leur appartient en 

propre, et être mieux à l’abri des insultes de ceux qui voudraient leur nuire et leur faire du mal.  

 

     Il n’est pas théocratique ; une sorte de contrat qu’un peuple passerait, avec une divinité, en lui 

promettant d’observer toutes ses lois. Il n’est pas non plus un contrat vertical où les membres, d’une 

société, décident d’obéir à des chefs politiques, en contrepartie d’une protection physique et d’une 

garantie de tranquillité sociale. Ce genre de contrat nous rappelle les rapports qui existaient entre 

les seigneurs féodaux et les populations au Moyen-âge. En échange de la protection, les hommes, 

qui constituent le bas peuple, se donnent entièrement, eux et leurs biens, aux seigneurs féodaux. 

Dans ce genre des rapports verticaux, il n’y a pas d’égalité entre les hommes. Il n’y a pas non plus 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 122 
 

de réciprocité, entre eux, d’engagement et d’obligation équitables, dans le respect des clauses du 

contrat.   

     Dans une telle situation, la rupture du contrat ou l’ébranlement des fondements de la société 

sont des éventualités, qu’on ne pourrait pas éviter si l’une des parties décidait de rompre le contrat. 

Il suffit qu’un esclave décide de ne plus obéir, à son maître, pour que les liens qui existent, entre 

les deux, se rompent. Et, c’est toute la société esclavagiste qui s’en trouvera ébranlée. Il y va de 

même pour toutes les sociétés inégalitaires, organisées de manière hiérarchisée. Il y va de même 

pour un seigneur et ses obligés, pour un dictateur et ceux qui sont soumis à son autorité. Toute 

organisation verticale de la société ou fondée sur des bases injustes, inégalitaires, court le risque de 

l’effondrement ou de la déstabilisation. Ses fondements ne sont pas solides. Une telle conception 

du contrat social « est, naturellement, incompatible avec la conception américaine du 

gouvernement car elle exige pour celui-ci un monopole du pouvoir dans l’intérêt de tous ses sujets, 

qui n’ont eux-mêmes ni droits, ni pouvoirs, tant que leur sécurité physique est garantie » (Hannah 

ARENDT, 1972, p. 88).     

    Par contre, le vrai consentement, le vrai contrat social, est fondé sur l’engagement mutuel des 

membres, d’une société quelconque, de faire « société », de se constituer en corps social uni par 

des engagements, des droits et des responsabilités réciproques. C’est ce type de consentement, 

qualifié d’horizontal par Hannah Arendt, qui correspond à la réalité des institutions américaines ou 

de toute autre démocratie. En effet, dans un tel contrat social, les citoyens ne sont pas à la merci 

des dirigeants ou d’un gouvernement quelconque. Le système politique américain se fonde 

(Hannah ARENDT, 1972, p. 88) :  

sur l’idée du pouvoir du peuple […] le contrat social primitif de Locke, qui détermine la constitution, 

non pas d’un gouvernement, mais d’une société – terme qu’il faut comprendre dans le sens latin de 

societas : une ‘’alliance’’ conclue entre tous les membres individuels qui, après être convenus entre 

eux de l’existence d’un lien mutuel, se sont accordés sur le choix d’un gouvernement. 

     Un tel type de contrat social se rapproche de la conception rousseauiste, selon laquelle, ce sont 

les individus libres qui consentent de s’engager mutuellement dans une organisation sociale où la 

réciprocité des droits et des devoirs est la ligne cardinale. Même si la pensée de Locke diffère de 

celle de Rousseau (1962, p. 39) : « le pacte social, étant violé, chacun rentre alors dans ses premiers 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 123 
 

droits et reprenne sa liberté naturelle, en perdant la liberté conventionnelle pour laquelle il y 

renonça. » En effet, pour lui, le contrat est rompu une fois que la liberté est remise en cause par une 

tyrannie. L’individu recouvre sa liberté naturelle et retourne à une situation où il dispose de son 

entière liberté comme à l’état de nature. Alors que Locke pense que le droit de recouvrer sa liberté 

naturelle, au cas où le contrat ne garantit plus la liberté à tous, ne peut être une réalité : « le pouvoir 

que chaque individu a donné à la société quand il y est entré ne saurait lui faire retour, tant que la 

société dure, mais la communauté en reste investie définitivement. » (Hannah ARENDT, 1972, p. 

89). Ici, le gouvernement est créé après la création de la société, donc après les rapports de 

réciprocité – en termes des droits et des devoirs – entre les citoyens, après leur engagement mutuel 

à vivre selon des règles de conduite acceptées, par tous, de manière libre et entre des individus 

indépendants. 

    Rien ne pourrait ébranler l’édifice d’une telle société ; ni la forme du gouvernement, ni la 

violation du contrat primitif par le gouvernement, ni l’établissement d’une tyrannie ne pourrait 

remettre en cause un tel contrat. Les relations qui se créent, entre les hommes ayant conclu un tel 

contrat, ne sont fondées ni sur la domination d’un groupe par un autre, ni sur une relation fondée 

sur la couleur de la peau, mais bien sur des principes de réciprocité et d’égalité entre des personnes 

libres. Même le droit à la résistance, qui est symbolisée ici par la désobéissance civile, n’est pas 

fondée de manière a posteriori sur un droit à la résistance, après que les citoyens se sont retrouvés 

sous le joug d’une tyrannie, mais bien dès le fondement de la société puisque cette dernière est le 

résultat d’un contrat entre des hommes libres et des individus indépendants qui ont décidé de mettre 

en commun, leurs forces, pour se protéger mutuellement et garantir la liberté à tous.  

         Locke qualifie sa théorie du contrat social de théorie d’inspiration américaine : « au 

commencement, toute la terre était une Amérique. » (Hannah ARENDT, 1972, p. 87). Cette 

formule révèle toute l’importance qu’il accorde à l’exemple américain.  

     Certains peuvent affirmer que, même dans le cas américain, si on se réfère au contrat primitif, 

la plupart des gens n’ont pas donné leur consentement quant à la création de la communauté 

politique que représente la société américaine. Notre naissance, dans une communauté, fait de nous 

des membres de cette communauté d’office. Selon les règles préétablies, avant notre venue au 

monde, les membres de cette communauté nous acceptent comme un des leurs. Il est évident, à ce 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 124 
 

niveau, qu’on ne peut pas parler de notre consentement quant à la création de cette société et des 

lois qui la régissent.   

     Si cela peut être vrai sur le plan historique – pour les Américains nés Américains – il ne l’est 

pas pour ceux qui ont été naturalisés. Ces derniers sont naturalisés après s’être familiarisés avec les 

lois et les institutions américaines. Ils deviennent Américains, en toute connaissance de cause, en 

ayant donné leur consentement et en s’étant engagés à respecter toutes les règles régissant la société 

américaine. Ainsi, ce sont des citoyens conscients de leur rôle et de leur responsabilité. Mais, dans 

tous les cas, le principe de consentement demeure toujours valable si on s’appuie sur la théorie 

politique et sur l’existence concrète des citoyens (Hannah ARENDT, 1972, p. 89-90) :  

On pourra toutefois parler de consentement volontaire dans le cas où l’enfant se trouve naître dans une 

communauté où, parvenu à l’âge adulte, il aura en fait et en droit la possibilité d’exprimer son 

dissentiment. Ce dernier implique le consentement et constitue la marque caractéristique d’un régime 

de liberté. Celui qui sait pouvoir refuser son accord sait également que, d’une certaine façon, il consent 

lorsqu’il s’abstient d’exprimer son désaccord.  

1.2. Le consentement mutuel et le droit au désaccord 

    La première preuve du consentement volontaire du citoyen, dans une société gouvernée de 

manière juste et libre, est la possibilité de manifester son désaccord. Une fois qu’on a la possibilité 

de manifester son désaccord et qu’on ne le fait pas, c’est qu’on est d’accord avec la façon dont les 

choses se passent – notamment dans ce cas particulier – de la manière dont la société est organisée. 

Le fait d’accepter les lois, en ne les protestant pas, montre de manière tacite votre consentement. 

Si on adjoint le consentement des autres concitoyens, à vous accepter comme membre de leur 

communauté, on peut dire que nous sommes sortis de la fiction pour rentrer dans la réalité des 

rapports sociaux. Mais, faudrait-il le rappeler, dans une société sous le joug d’une dictature ou de 

tout régime injuste, manifester son désaccord est synonyme d’être victime des représailles de la 

part des tenants du pouvoir.   

     Et, c’est pour cette même raison que le consentement aux règles générales de fonctionnement 

de la société (La Constitution) ne signifie pas adhésion à toutes les prises de décision du 

gouvernement ou à toutes les lois particulières votées par les représentants élus. Il peut arriver 

souvent que les lois, votées par les parlementaires, soient contestées par les citoyens quand ces 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 125 
 

derniers constatent leur iniquité. Un exemple d’iniquités, contre lesquelles, se sont battus les 

citoyens américains, à un moment de l’histoire, c’est la tolérance de l’esclavage par l’État 

américain et l’exclusion des Noirs de la citoyenneté américaine après l’abolition de l’esclavage. 

Ici, une partie de la population américaine, notamment les Noirs, avaient non seulement été exclus 

du consentement nécessaire à la création d’une communauté politique. Mais, ils en avaient même 

été les victimes du consentement des autres membres de la communauté politique. Ces lois 

discriminatoires ne pouvaient avoir l’adhésion ni des Noirs américains, ni des autres citoyens 

américains qui luttaient pour l’égalité et pour la liberté de tous (Hannah ARENDT, 1972, p. 92) :  

À  mesure que le temps passait et qu’arrivaient les vagues successives d’immigrants, il devenait de 

plus en plus clair que les Noirs, désormais libres, nés et élevés dans le pays, étaient les seuls pour 

lesquels il était impossible de dire, comme le déclarait Bancroft, ‘’que l’accueil de la communauté 

était à la mesure de toutes les peines.’’  

    Une telle pratique sociale et politique ne saurait être tolérée pour tous ceux qui croient en l’égalité 

et en la liberté de tous les hommes. En plus, ceux qui vivent une telle situation ne peuvent pas être 

considérées comme des personnes ayant donné leur consentement à des pratiques discriminatoires 

dont ils sont les principales victimes. Le consentement exclut toute forme de discrimination entre 

les citoyens d’un même pays. Ce n’est pas un fait majoritaire ; une sorte de dictature de la majorité 

sur la minorité mais un droit qui est reconnu à tous et qui donne le droit à la désobéissance civile 

au cas où les pratiques politiques et les lois particulières violeraient les clauses d’un tel contrat.  

1.3. Le consentement et le respect mutuel des engagements 

     Le deuxième aspect du consentement est le fait qu’il impose à tous les contractants le respect 

de leurs engagements. Votre consentement dans la mise d’un contrat social suppose, de votre part, 

des engagements à respecter les clauses qui le régissent. Une fois que vous acceptez de devenir 

membre d’une communauté politique, vous êtes dans l’obligation de respecter les règles de son 

fonctionnement. C’est un devoir, pour tout citoyen, d’observer les lois qui régissent sa communauté 

politique. Il ne s’agit pas des lois arbitraires mises en place après le renversement de l’ordre social 

préétabli, par une révolution idéologique qui imposerait une conception de la vie à laquelle les 

citoyens n’ont pas adhérée, ou par un coup d’État où le nouveau maître élèverait ses caprices en 

lois, après avoir acheté quelques courtisans, mais bien d’une situation où à l’origine tous les 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 126 
 

contractants jouissaient de leur liberté et de leur indépendance, seuls gages de la validité d’un tel 

contrat et de l’honnêteté des engagements pris dans ce cadre.  

     Le cadre de la mise en place d’un tel contrat se crée, même dans une société déjà existante, si la 

volonté de tous les membres de la société est de la refonder sur des bases nouvelles qui prendraient 

en compte le respect de la liberté et de l’indépendance de chaque contractant. C’est le respect de 

votre liberté et de votre indépendance, conditions nécessaires à votre consentement réel, qui crée 

en vous le devoir de respecter vos engagements : « en tant que citoyen, la seule obligation qui 

m’incombe est de prendre des engagements et de les tenir. » (Hannah ARENDT, 1972, p. 94). 

     Le respect des engagements est le seul garant d’un avenir sûr pour la communauté politique. 

Aucun contrat, aucun accord ne peut survivre si les contractants, dans leur prise d’engagements, 

n’étaient pas sincères et exprimaient au fond de leur âme un sentiment d’hypocrisie. Aucune société 

humaine ne peut être viable si ses membres observent les lois et leurs engagements, juste en 

attendant d’avoir l’occasion de prendre le dessus, sur leurs semblables, et de faire comme bon leur 

semble. Dans Le projet de paix perpétuelle, Kant nous rappelle le respect des engagements, dans 

le cadre d’un accord de paix, entre des belligérants. Selon lui, aucun accord de paix ne peut être 

considéré, comme tel, si au moment de la signature de l’accord, l’un des contractants ou tous les 

contractants le signaient avec la volonté de le violer plus tard. Cet accord de paix, non seulement 

n’en est pas un, mais en réalité ne met pas fin à la réalité de la guerre. C’est dès le premier article 

qu’il a été souligné l’importance, pour toutes les parties, de respecter les engagements pris pour 

assurer la paix : « Aucun traité de paix ne doit valoir comme tel, si on l’a conclu en se réservant 

tacitement matière à guerre future. » (KANT, 2013, p. 13). Cela est valable pour tous les contrats, 

pour tous les engagements, notamment celui des citoyens de vivre ensemble en observant les 

mêmes lois sociales. Toute société, dans laquelle, les uns et les autres, en tant que citoyens d’une 

même communauté politique, ne respectent pas leurs engagements, est une société en proie à 

l’anarchie, à la guerre ou même à la disparition pure et simple (Hannah ARENDT, 1972, p. 94) :  

Les engagements représentent l’unique moyen dont disposent les hommes pour organiser l’avenir, 

le rendre prévisible et digne de foi, dans toute la mesure où cela est humainement possible. […] 

Nous sommes tenus de respecter nos engagements dans la mesure où l’élément de réciprocité qu’ils 

comportent n’a pas été rompu.  



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 127 
 

    Le seul élément, capable de mettre fin aux engagements réciproques, c’est la rupture de la 

réciprocité ; quand des citoyens décident de ne plus observer les exigences de respect mutuel qu’ils 

ont vis-à-vis de leurs semblables ; quand ils pensent que ce sont les autres qui doivent se plier à 

leurs volontés, sans qu’ils n’aient, à leur tour, aucune obligation de réciprocité. Alors, chacun se 

trouve, dans son droit absolu, de ne pas se soumettre à des lois qui ne sont pas respectées par ses 

semblables. Il serait par exemple difficile de protéger sa vie et sa liberté dans une société des 

vandales ou des esclavagistes à moins qu’on ne soit comme eux. Et même là, il y a une certaine 

réciprocité entre les personnes partageant les mêmes conditions ; ceux qui partagent le même statut, 

la même tribu ou pratiquant les mêmes activités. Dans les sociétés esclavagistes, le statut de 

l’esclave est le plus souvent défini à partir de sa différence avec la société d’origine des pratiquants 

de l’esclavage ; Athènes réduisait en esclavage des étrangers ; les Arabes et les Juifs aussi ; ensuite 

ce fut sur la base de la différence de la couleur de peau quand les esclavagistes arabes et européens 

envahirent l’Afrique et l’Amérique. L’esclave, c’est toujours l’autre. C’est ainsi qu’on a rendu licite 

l’esclavage des Africains : « que l’esclavage des Nègres est légitime et la traite n’a rien de 

scandaleux » (Directeurs de publication Isabel Castro HENRIQUES et Louis SALA-MOLINS, 

2002, p. 23). Donc, la réciprocité entre des personnes de même condition, dans le respect des 

engagements, était une nécessité vitale même pour les sociétés inégalitaires.  

1.4. Le consentement mutuel : un aspect important de la vie des associations  

    Les associations sont un reflet du consentement à l’américaine et un outil pour la désobéissance 

civile. La tendance des Américains à se constituer en associations est le reflet type de ce que doit 

être un regroupement d’hommes et des femmes où la règle principale d’adhésion demeure le 

consentement. Toutes les associations sont fondées sur « le consentement et le droit au désaccord » 

(Hannah ARENDT, 1972, p. 96).  L’association est à l’origine de toute l’organisation de la société 

américaine ; la création des États et leur union furent un de ses résultats. Dans le cadre de la 

désobéissance civile, l’association des citoyens, pour former un ensemble uni porteur des 

revendications et de lutte, devient une nécessité.      

    Malgré le péril qui peut être associé à la capacité des citoyens, à s’organiser en associations, en 

des groupes de pression, pour s’opposer aux décisions, ce droit d’association et celui de la 

désobéissance civile sont indispensables à la préservation des droits et des libertés des citoyens. Le 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 128 
 

droit à l’association et le droit à la désobéissance civile permettent de lutter contre la tyrannie ; 

celle-là est plus dangereuse que toutes les autres formes de danger auxquelles les citoyens peuvent 

faire face: « En tout état de cause, ‘’pour que les hommes restent civilisés ou le deviennent, il faut 

que parmi eux l’art de s’associer se développe et se perfectionne dans le même rapport que l’égalité 

des conditions s’accroît ‘’ » (Hannah ARENDT, 1972, p. 99). Le droit d’association est un droit 

fondamental malgré les réticences traditionnelles des conservateurs. Les mêmes réticences ont été 

formulées quand on voulait accorder le droit à l’égalité entre citoyens d’un même pays, notamment 

des Noirs américains ; les mêmes réticences quant aux avantages et aux inconvénients de la 

démocratie. Ce qui n’est pas sans nous rappeler les débats actuels en cours en Afrique sur 

l’adaptation des principes démocratiques aux réalités africaines ou sur le fait de vouloir plier ces 

principes aux cultures africaines. Ce genre de débats ont été faits ailleurs. Mais, en fin de compte, 

il s’est imposé, à tous l’universalité et l’indispensabilité de la gouvernance démocratique, comme 

s’est imposé le droit des citoyens à s’organiser en association.  

      Toute association de défense d’intérêts communs, qui veut sauvegarder le libre consentement, 

le droit au désaccord et la pluralité d’opinion de ses membres, doit se départir des influences 

idéologiques et politiques. Une fois, qu’une orientation politique, une idéologie quelconque prend 

le dessus, on se retrouve désormais, non pas dans une association d’hommes libres, mais bien dans 

une situation où règne la tyrannie d’un individu ou d’un groupe d’individus sur les autres. C’est le 

principal danger qui guettait le mouvement de désobéissance civile estudiantin américain (Hannah 

ARENDT, 1972, p. 99) : 

La menace qui pèse sur le mouvement étudiant […] n’est pas uniquement le vandalisme, la violence, 

les emportements et les mauvaises manières, mais bien la contagion croissante des influences 

idéologiques (maoïstes, castristes, staliniennes, marxistes-léninistes, et ainsi de suite) qui conduisent 

en fait à la division et à la dissolution de l’association. 

     En réalité, les associations ont pour objectif la défense d’intérêts communs de leurs membres, 

qu’il s’agisse des minorités ou des professionnels, ou de la défense des lois et des règles qui 

concernent l’ensemble de la vie de la société. On ne doit jamais perdre de vue cet élément essentiel 

au risque de voir l’association disparaître sans jamais atteindre ses objectifs.  

 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 129 
 

2. Les causes et les caractéristiques de la désobéissance civile 

       Le droit à la désobéissance civile existe dans l’esprit même du contrat social. Il lui est inhérent. 

La désobéissance civile devient un droit dès le moment où une disposition législative particulière 

viole l’esprit de réciprocité et d’égalité entre les citoyens. La liberté est garantie en amont. Un 

contrat social est juste quand il préserve la liberté de tous les contractants qui se reconnaissent 

mutuellement comme membres d’une même communauté de destin (Hannah ARENDT, 1972, p. 

89) :  

Lorsque les signataires de la Déclaration d’Indépendance ‘’engagèrent mutuellement’’ leur 

existence, leur fortune et leur honneur sacré, ils se conformaient ainsi à l’esprit de ces expériences 

spécifiquement américaines tout aussi bien qu’aux termes des généralisations théoriques de Locke, 

inspirées elles-mêmes de ces expériences. 

      Dans tout régime républicain, c’est l’esprit de ce type de contrat qui y règne – que le contrat ait 

été formellement écrit ou pas à la création de la société – car on sait désormais que toutes les 

constitutions républicaines se fondent sur les principes d’égalité et de réciprocité entre les citoyens.  

2.1. La rupture des engagements 

      Quand est-ce qu’intervient la rupture des engagements ? La cause principale de la rupture 

survient quand se révèle « l’incapacité des autorités établies d’assurer le maintien des conditions 

prévues à l’origine. » (Hannah ARENDT, 1972, p.p. 94-95). Des nombreuses situations ont été 

évoquées, par Hannah Arendt, des ruptures des engagements en ce qui concerne les États-Unis 

d’Amérique ; il y a la guerre du Viêt-Nam, considérée comme une « guerre illégale et immorale », 

par des nombreux Américains ; la volonté du pouvoir exécutif d’accroître son pouvoir, souvent en 

violation des lois et en empiétant sur les compétences du pouvoir législatif du Congrès ; les 

mensonges d’État, les atteintes aux la libertés et le non-respect de l’autonomie de certaines 

structures de la vie sociale comme les universités. Alors que ces dernières doivent être à l’abri de 

toute influence politique, même de la part d’un gouvernement, quel qu’il soit.  

     Ces exemples sont des formes de rupture du contrat primitif ; ils mettent en danger la réciprocité 

et le devoir, pour chacun, de respecter les engagements pris en tant que citoyen (Hannah ARENDT, 

1972, p. 95) :  



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 130 
 

Le consentement, qui est l’esprit des lois américaines, est fondé sur la notion d’un contrat 

comportant des obligations mutuelles, qui a permis d’abord l’établissement des colonies séparées, 

puis leur union. Un contrat suppose au moins deux contractants, et toute association fondée sur le 

principe du consentement, agissant selon lui et reposant sur des engagements réciproques, comporte 

un élément de pluralité stable qui prend la forme d’une union. 

     L’union de la société est conditionnée au respect de la réciprocité dans les engagements pris 

entre citoyens. Toute rupture, dans le respect de cette réciprocité des conditions, met en danger la 

stabilité sociale. Pour que le citoyen soit considéré, comme une personne autonome et moralement 

responsable, il est nécessaire de respecter cette pluralité d’états et tenter de dissoudre les différences 

dans une sorte de totalité, d’union sacrée, réduirait à néant toute forme de responsabilité citoyenne. 

Comment survient la désobéissance civile (les révolutions) ? Elle naît essentiellement de la perte 

de confiance entre les citoyens et les dirigeants (Hannah ARENDT, 1972, p. 71) :  

c’est que les révolutions sont précédées d’une désintégration des systèmes politiques, que l’érosion 

progressive de l’autorité gouvernementale constitue le symptôme le plus frappant de cette 

désintégration, et que la cause de cette érosion est l’inaptitude des rouages gouvernementaux à 

s’acquitter de leur fonction, ce qui conduit les citoyens à douter de leur légitimité.  

    L’un des rôles régaliens, de tout gouvernement qui veut avoir l’assentiment du peuple et la 

reconnaissance légitime des citoyens, est d’assurer la sécurité des personnes et de leurs biens. Un 

gouvernement, même issu des urnes, de l’expression de la volonté souveraine des citoyens, risque 

de perdre la confiance de ces derniers s’il n’arrive pas à assurer leur protection et maintenir la 

quiétude sociale. Quand l’insécurité prend des proportions inquiétantes, quand les gouvernants 

démontrent, aux yeux du monde, qu’ils sont dans l’incapacité de lutter contre les criminels et les 

acteurs de l’insécurité, les citoyens risquent de perdre confiance et de finir, par croire, que les 

gouvernants sont dans l’incapacité de jouer leurs rôles. À partir de cet instant, les soulèvements, 

comme la désobéissance civile, deviennent une éventualité, dont il faut tenir compte: « Des actes 

de désobéissance civile interviennent lorsqu’un certain nombre de personnes ont acquis la 

conviction que les mécanismes normaux de l’évolution ne fonctionnent plus » (Hannah ARENDT, 

1972, p. 76). Les citoyens, ayant perdu foi, en leurs autorités, notamment en leur capacité à gérer 

le fonctionnement des institutions et assurer la protection des personnes et de leurs biens, se 

soulèvent pour demander à ce que l’État assume ses responsabilités. Ils attendent donc des résultats, 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 131 
 

par rapport à leur mouvement de contestation, mais aussi des réponses appropriées, de la part des 

gouvernants, par rapport à leurs revendications.  

2.2. La nature de la désobéissance civile et sa différence avec d’autres formes de conflits 

avec la loi 

     L’acteur de la désobéissance n’est pas un criminel. La désobéissance civile diffère de l’objection 

de conscience, d’une lutte individuelle ou de toute autre lutte qui se ferait par le biais de la 

clandestinité ou de la violence.         

     L’acteur de la désobéissance civile n’est pas un criminel. Celui-ci viole les lois et n’attend pas 

rendre publics ses actes. Il n’entend pas non plus se dévoiler aux yeux du monde ses projets de 

criminel. S’il n’est pas puni par la justice, il risque certainement la vindicte populaire. Le criminel 

pose ses actes dans l’espoir de ne jamais se présenter devant les juridictions, à plus forte raison, 

être puni : « Il existe une différence essentielle entre le criminel qui prend soin de dissimuler à tous 

les regards ses actes répréhensibles et celui qui fait acte de désobéissance civile en défiant les 

autorités et s’institue lui-même porteur d’un autre droit. » (Hannah ARENDT, 1972, p. 77). Le fait 

de faire cette distinction nous permet de comprendre l’idée essentielle, selon laquelle, il y a une 

différence fondamentale entre celui qui viole ouvertement les lois, dans le but d’en revendiquer des 

nouveaux droits, et le criminel qui est en conflit ouvert et définitif avec les lois, sauf s’il se repent 

bien sûr, après avoir purgé sa peine. Il est donc nécessaire d’admettre (Hannah ARENDT, 1972, p. 

77)    

que la désobéissance civile n’est pas incompatible avec les lois et les institutions publiques […] 

Celui qui fait acte de désobéissance civile, tout en étant généralement en désaccord avec une 

majorité, agit au nom et en faveur d’un groupe particulier. Il lance un défi aux lois et à l’autorité 

établie à partir d’un désaccord fondamental, et non parce qu’il entend personnellement bénéficier 

d’un passe-droit. 

     Est-ce que, comme Socrate, l’acteur de la désobéissance est celui-là qui accepterait volontiers 

le châtiment de la loi ? Pour Hannah Arendt, c’est une mauvaise compréhension de la mentalité de 

Socrate et de son procès. Celui qui désobéit revendique un droit ; celui de la prise en compte de ses 

revendications pour corriger des injustices juridiques. Le système juridique américain, à cause de 

sa dualité, des différences qui peuvent souvent exister entre le droit des États – pris 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 132 
 

individuellement – et le droit fédéral rendrait plus compréhensible la nature de la désobéissance 

civile. On conteste une loi pour démontrer, son incompatibilité, avec la loi fédérale ou la 

Constitution américaine. L’acteur de la désobéissance civile ne cherche pas à être puni par la loi. 

Sans se dérober de la justice, il ne revendique pas un châtiment pénal quelconque, une telle attitude 

serait absurde. C’est comme si l’acteur de la désobéissance se disait prêt à accepter un châtiment 

injuste.  

      L’acteur de la désobéissance civile est différent aussi d’un objecteur de conscience. Un seul 

individu ne peut pas pratiquer la désobéissance civile : « la désobéissance civile pratiquée par un 

individu isolé ne saurait tirer à conséquence. Le coupable est alors considéré comme un excentrique 

qu’il sera plus intéressant d’observer que de condamner. » (Hannah ARENDT, 1972, p.p. 57-58). 

L’objecteur de conscience est un homme, qui ayant pris conscience, de manière individuelle, de 

l’injustice d’une situation ou des lois, se décide seul de ne pas respecter l’ordre qu’il considère 

comme injuste. Plutôt que le fruit d’un rapport de l’individu avec ses concitoyens, l’objecteur de 

conscience se trouve dans une situation où le seul cadre d’action relève d’une injonction de sa 

conscience ; c’est sa conscience morale qui lui dicte ce qu’il peut considérer comme bon – les actes 

à observer –, ou comme mauvais – les actes à éviter –, en ce qui concerne les rapports entre les 

hommes au sein de la société. La source de son action relève du « terrain de la conscience 

individuelle et des obligations imposées par cette conscience morale, sans invoquer des rapports 

de la conscience du citoyen avec la loi. » (Hannah ARENDT, 1972, p. 62).  

      L’objecteur de conscience est un homme de conviction qui obéit à ses propres injonctions 

morales. Il peut être souvent incompris si, par malheur, il se trouve dans une société corrompue. 

Ses comportements vertueux peuvent être perçus, par la majorité des personnes d’une société 

corrompue, comme une offense à leur égard. Au contraire, s’il se trouve dans une société d’hommes 

vertueux, il sera considéré comme le meilleur des citoyens. L’objecteur de conscience est un 

homme de vertu qui s’impose, comme principe essentiel, le fait de vivre en faisant le moins de mal 

possible à ses semblables. Ces prescriptions morales sont les fruits d’un dialogue entre son moi et 

sa conscience. Elles sont les fruits d’une réflexion, d’un dialogue intérieur entre l’individu et sa 

conscience. Ce qui fait qu’il peut considérer, comme injustes, des lois sociales qui lui semblent 

violer ses prescriptions morales. C’est l’exemple de Thoreau qui refuse « de payer l’impôt électoral 

à un gouvernement qui reconnaissait l’esclavage » (Hannah ARENDT, 1972, p. 61). Ainsi, 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 133 
 

l’homme vertueux, qui est ici l’objecteur de conscience, peut désobéir, lui seul, à des lois qui 

semblent injustes même si ces dernières sont en vigueur au sein de sa communauté.  

      L’objecteur est aussi un homme qui a de l’estime vis-à-vis de sa propre personne : « Ainsi, les 

prescriptions de la conscience se rapportent à l’intérêt que l’on porte à sa propre personne. Prends 

bien garde, nous disent-elles, d’accomplir un acte en compagnie duquel tu ne pourrais pas vivre. » 

(Hannah ARENDT, 1972, p. 66). Mais, peut-on se fier à la conscience individuelle, à des 

convictions morales propres à chaque individu, pour juger de la validité ou de la justesse d’une loi 

? C’est à ce niveau que se situent tous les défauts de l’objection de conscience, toute sa subjectivité, 

et qui la disqualifient par rapport à la véritable désobéissance civile. Si les hommes de vertu et de 

courage sont rares, les bons citoyens eux ne dépendent que de l’éducation reçue au sein de la 

société (Hannah ARENDT, 1972, p. 67) :  

Les hommes de vertu et de courage ne se révèlent que dans les circonstances critiques ; on les voit 

alors soudainement surgir, dans toutes les couches de la société, sans pouvoir deviner leur origine. 

Par contre, l’existence des bons citoyens doit être évidente ; leur comportement répond à des 

normes, et il est possible de l’analyser – dût-on en retirer cette peu réconfortante conviction qu’il 

s’agit d’une faible minorité : en général, ces ‘’bons citoyens’’ ont bénéficié d’une excellente 

éducation et font partie des classes supérieures.  

    L’objecteur de conscience joue un rôle fondamental, malgré son subjectivisme, car il soulève un 

certain nombre des questions, qui pourraient rester sous l’ombre, s’il ne prend pas le courage de 

les dénoncer. Mais, tant que, ses dénonciations et ses objections resteront d’ordre individuel, il 

n’est pas encore sur le terrain de la désobéissance civile.  

On passe de l’objection de conscience à la désobéissance civile car (Hannah ARENDT, 1972, p. 

70) :  

Il n’est pas douteux que même une telle objection fondée sur des scrupules de conscience peut 

prendre une signification politique quand ces scrupules se retrouvent dans un certain nombre de 

consciences, et dès lors que ces objecteurs décident de faire entendre leur voix sur la place publique. 

[…] Le sort qui est réservé sur la place publique au jugement de la conscience ressemble fort à celui 

que connaît la vérité du philosophe : il est devenu une opinion, que rien ne distingue plus des autres 

opinions. Et la force de l’opinion ne dépend pas de la conscience, mais du nombre de ceux qui la 

partagent – ‘’un accord unanime sur le fait qu’une certaine chose est mauvaise […] incite à croire à 

sa nocivité réelle.’’   



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 134 
 

     Quand les objections de la conscience deviennent des opinions partagées, sur le plan public, 

l’objecteur de conscience cesse d’être un individu isolé et devient, véritablement, un acteur de la 

désobéissance civile avec un ensemble des camarades porteurs des mêmes convictions et valeurs.   

    Ces dernies propos vont nous permettre de nous intéresser aux véritables caractéristiques de la 

désobéissance civile. La première caractéristique de la désobéissance civile, c’est qu’elle est 

publique ; elle n’est pas propre à un individu ; elle n’est pas non plus un phénomène de secte. Une 

secte peut regrouper de nombreuses personnes partageant des valeurs communes mais qui relèvent 

du domaine du secret pour le grand public. De par donc ses manifestations, la désobéissance civile 

est publique et s’adresse à l’ensemble des citoyens, à toute la société ; ses contestations se font de 

manière publique au vu et au su de tous les citoyens : « La désobéissance civile ne peut se 

manifester et exister que parmi les membres d’un groupe. » (Hannah ARENDT, 1972, p. 57). Elle 

ne peut donc qu’être une activité publique à laquelle participent des citoyens partageant les mêmes 

points de vue sur une situation quelconque de la vie sociale et politique. 

     La deuxième caractéristique, non moins importante que la première, est le fait qu’elle s’appuie 

sur les lois et s’adresse aux lois, de manière plus concrète, à ceux qui sont chargés de l’appliquer, 

c’est-à-dire les autorités judiciaires et politiques. La désobéissance civile apparaît quand, au sein 

de la société, des personnes prennent conscience d’une situation d’injustice, qui d’ailleurs, est le 

plus souvent contraire à la Constitution en vigueur. Ce fut le cas des contestations américaines, 

issues de la désobéissance civile, qui s’opposaient aux discriminations raciales dont étaient 

victimes les Noirs américains. Ces discriminations raciales étaient régies par les lois américaines, 

en vigueur, mais qui étaient contraires à la Constitution américaine ; l’état de la séparation des 

Noirs et des Blancs était une injustice qu’on pouvait combattre selon les dispositions 

constitutionnelles. Il s’agissait : « de justifier par le droit la violation du droit. » (Hannah ARENDT, 

1972, p. 55). 

     Mais, si dans certaines Constitutions, la désobéissance civile peut paraître difficilement 

saisissable, chez les Américains, la dualité de la législation américaine – entre la loi fédérale et les 

lois des États fédérés – permet de comprendre plus facilement une telle pratique 

contestataire (Hannah ARENDT, 1972, p.  56) :  



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 135 
 

les contrevenants du Mouvement des droits civiques se sont peu à peu transformés en volontaires 

de la résistance contre la guerre, laquelle, très clairement cette fois, enfreignait les dispositions de 

la loi fédérale ; et la réfutation est devenue sans appel lorsque la Cour suprême refusa de se 

prononcer sur la légalité de la guerre du Viêt-Nam, en se fondant sur ‘’la doctrine du domaine 

publique’’, c’est-à-dire précisément sur la raison même pour laquelle des lois anticonstitutionnelles 

avaient été tolérées pendant si longtemps sans aucun problème. 

     Voilà une situation où les lois sont en contradiction incontestable avec les décisions 

gouvernementales. Le gouvernement américain, se targuant d’être un pouvoir autonome du 

juridique et d’avoir le droit de prendre par conséquent des décisions politiques, avait fait du 

problème de la guerre au Viêt-Nam, un domaine hors de la portée des lois américaines jusqu’à ce 

que des citoyens démontrent le caractère anticonstitutionnel de cette guerre et de toutes ses 

conséquences. Ce qui était encore, plus exaspérant, c’est l’omerta qui régnait autour de cette guerre 

et des mensonges d’État qui sont devenus une façon, tout à fait normale aux yeux des responsables 

politiques, de gérer la situation vietnamienne. La contestation – la désobéissance civile – devenait 

alors un moyen adéquat de lutte pour arrêter les violations, les mensonges d’État et réclamer la fin 

de la guerre.  

2.3. Les conditions de l’exercice de la désobéissance civile 

     La désobéissance civile s’inspire et s’appuie sur la capacité des citoyens à s’organiser en 

association : « Contrairement à l’objecteur de conscience, celui qui pratique la désobéissance civile 

fait partie d’un groupe, et ce groupe, que nous le voulions ou non, est formé et animé du même 

esprit que celui qui a inspiré les associations volontaires. » (Hannah ARENDT, 1972, p. 100). Cette 

appartenance à un groupe d’hommes, partageant les mêmes intérêts, comme dans le cas de lutte 

des minorités ethniques face à la majorité, peut prêter à confusion chez beaucoup. Chez les 

magistrats, l’acteur de la désobéissance civile est confondu à l’objecteur de conscience ou à un 

fomenteur de complot, puisque membre d’un groupe. Les juges le perçoivent toujours comme un 

individu ne partageant pas des influences réciproques avec les autres membres de son groupe. Cette 

conception des choses est erronée ; le complot se noue dans la clandestinité, le secret et le silence 

alors que la désobéissance civile se fait ouvertement et n’a pas pour objectif de renverser un 

gouvernement, mais plutôt d’amener ce dernier à respecter l’esprit de la loi fondamentale et les 

règles générales du fonctionnement de la société. 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 136 
 

        La désobéissance civile se fait, traditionnellement, dans un contexte où l’État, de manière 

générale, est régi par des principes démocratiques. Mais, il comporte, dans ses lois et dans son 

fonctionnement, des dispositions juridiques et pratiques qui violent les fondements des droits 

humains et de la citoyenneté. Il peut même arriver, souvent, qu’il existe déjà dans la loi 

fondamentale des dispositions qui permettent de lutter contre les lois et les pratiques 

discriminatoires.  

2.4. La légalisation du droit à la désobéissance civile  

      Hannah Arendt note cependant, malgré l’esprit général des lois américaines, la difficulté qu’il 

y a à incorporer, dans un cadre juridique légal, le droit à la désobéissance civile. Les juges ne 

peuvent pas concevoir la violation de la loi même si cette violation a pour objectif de faire respecter 

les lois. Mais, tout de même, la désobéissance civile est plus que nécessaire puisqu’elle permet de 

démontrer l’inconstitutionnalité de certaines décisions du pouvoir exécutif ; l’exemple, en la 

matière, est l’inconstitutionnalité de la décision du gouvernement américain d’intervenir au Viêt-

Nam et imposer une guerre à un pays qui ne les a pas agressés. C’est au nom de l’autonomie du 

pouvoir exécutif que le gouvernement voulait justifier ses violations répétées de la Constitution : « 

Autrement dit, la doctrine du domaine politique est en fait la brèche qui permet au principe de 

souveraineté et à la raison d’État d’être introduits de nouveau dans un système politique qui les 

rejette par principe. » (Hannah ARENDT, 1972, p. 102). C’est ce qui rend la désobéissance civile 

encore plus nécessaire. La désobéissance civile est le meilleur moyen contre l’impuissance du 

pouvoir judiciaire et la seule manière de faire plier le pouvoir exécutif en cas des violations de la 

Constitution.  

     Hannah Arendt propose des solutions pour introduire la désobéissance civile dans le droit 

américain. La première proposition est celle de la reconnaissance des acteurs de la désobéissance, 

notamment les minorités ethniques, au même titre que les groupes de pression et d’influence qui 

ont la possibilité de peser sur les décisions gouvernementales et qui sont reconnus officiellement à 

travers leurs représentants (Hannah ARENDT, 1972, p. 103) :  

Ces représentants d’opinions minoritaires deviendraient ainsi non seulement ‘’une puissance qu’on 

voit de loin’’ au cours des manifestations ou d’autres modes visibles d’expression de leur point de 

vue, mais aussi une puissance présente en permanence et avec laquelle il faudrait compter. 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 137 
 

      Le respect des droits des minorités, étant un élément indispensable dans la construction d’une 

démocratie véritable, il est plus que nécessaire qu’il leur soit d’exprimer leurs opinions pour 

défendre leurs intérêts de groupes.  

    La deuxième solution consiste à reconnaître le droit à la désobéissance comme celui du droit 

d’association est considéré comme un acquis qu’on ne peut remettre en cause désormais dans la 

société américaine. Pourtant, en y regardant de près, on peut aisément constater qu’il n’est pas 

inscrit comme un droit dans la Constitution. La première chose à faire, dans le sens de la 

légalisation du droit à la désobéissance, consisterait à le reconnaître, publiquement, au même titre 

que le droit d’association dans le premier amendement. Ensuite, il faudrait passer à des réformes : 

« Si un problème exige de façon urgente le vote d’un nouvel amendement à la Constitution et vaut 

toute la peine que cela implique, c’est certainement celui-là. » (Hannah ARENDT, 1972, p. 103). 

Il faut donc, de manière officielle, une loi qui va reconnaître le droit à la désobéissance civile. 

Pourquoi la reconnaissance de la désobéissance civile devient une nécessité ? Elle est le principal 

remède contre l’affaiblissement des institutions et des pouvoirs politiques. Contre les crises 

multiples de gouvernance, contre l’instabilité des institutions et des pouvoirs politiques, contre les 

abus de pouvoir et l’injustice des gouvernants, l’association volontaire qui se manifeste sous la 

forme de la désobéissance représente la seule certitude, pour les Américains, d’avoir confiance en 

l’avenir de leur État. Au-delà des Américains, dans la Constitution malienne de 2023, le droit à la 

désobéissance civile est reconnu comme un droit en son article 186 : « Le fondement de tout 

pouvoir en République du Mali réside dans la Constitution. Le Peuple a le droit à la désobéissance 

civile pour la préservation de la forme républicaine de l’État. » 

2.5. L’efficacité de la désobéissance civile dans l’espace public 

     Ce qui nous amène à poser la question de l’efficacité de la désobéissance civile : « il s’avère 

évident que des campagnes de désobéissance civile bien organisées peuvent avoir une efficacité 

remarquable pour obtenir les modifications juridiques que l’on peut estimer désirables ». Les 

campagnes de désobéissance civile des citoyens qui réclamaient la fin de la ségrégation raciale, 

aux États-Unis, ont abouti à des résultats concrets et à des changements dans le cadre de la 

juridiction en vigueur. Des lois ont été mises en place qui ont décrété toute ségrégation, toute 

discrimination basée sur la race, comme illégale. Avant même la ségrégation raciale, il y a le cas 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 138 
 

de la question de l’esclavage qui a été modifiée grâce à la désobéissance civile (Hannah ARENDT, 

1972, p. 83) :  

Ce ne fut […] pas la loi, mais bien la désobéissance civile qui mit en évidence le ‘’dilemme de 

l’Amérique’’, et qui, pour la première fois peut-être, contraignit la nation à reconnaître l’énormité 

du crime, non seulement de l’esclavage lui-même, mais de la conception faisant de l’esclave un bien 

mobilier – ‘’ unique, parmi tous les systèmes qu’ont connus les pays civilisés’’ – et qui, parmi tant 

d’excellentes choses, nous vient de l’héritage des ancêtres.       

     En groupe, les citoyens ne sont plus des individus isolés, des femmes et des hommes faibles et 

épars, mais une force organisée : « ils se cherchent, et, quand ils se sont trouvés, ils s’unissent. Dès 

lors ce ne sont plus des hommes isolés, mais une puissance qu’on voit de loin, et dont les actions 

servent d’exemple ; qui parle, et qu’on écoute ». (Hannah ARENDT, 1972, p. 97). En Amérique, 

tous les groupes sociaux s’organisent en association pour faire porter leur voix et revendiquer leurs 

droits ; c’est le cas des minorités ethniques face à la majorité. Malheureusement, c’est aussi le cas 

des groupes de pression – ceux qui peuvent être qualifiés d’influenceurs ou d’intermédiaires de 

fonction qui agissent sur les décisions gouvernementales – ou des groupes d’influence politique. 

Mais, ce qui est important à retenir, c’est que la désobéissance civile – l’existence publique d’une 

opinion ou d’une revendication – est la seule méthode efficace pour faire entendre sa voix et obtenir 

une réponse à ses revendications.  

Conclusion  

     Hannah Arendt pense que, plus que dans tout autre État, la désobéissance civile est considérée 

comme un droit inaliénable pour tout citoyen américain. La naissance des États-Unis d’Amérique, 

avec des États indépendants qui se sont unis pour constituer un seul pays, les lois fédérales, les 

corporations de travailleurs et la diversité des communautés américaines ont favorisé l’émergence 

et l’exercice de la désobéissance civile. C’est par elle que les Américains ont réussi à lutter contre 

les discriminations et les mensonges de l’État comme dans le cas de la guerre du Viêt-Nam. Mais, 

au-delà des États-Unis d’Amérique, la désobéissance civile est un droit – ou en tout cas devrait 

l’être – dans toutes les sociétés où les individus sont considérés comme des citoyens. Car, la 

citoyenneté ne peut être effective si on n’a pas la possibilité d’exprimer son désaccord quant à la 

gestion des affaires publiques ou sur toute autre question qui engage la vie de la nation. Et, c’est 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 139 
 

d’ailleurs pour cette raison que des pays ont inscrit dans leur Constitution la désobéissance comme 

un droit reconnu aux citoyens. Alors, nous pensons que l’exercice de la désobéissance doit être une 

pratique à sauvegarder dans tout État de droit. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   
Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 7 / Décembre 2024 140 
 

Bibliographie 

ARENDT Hannah, Du mensonge à la violence, Essais de politique contemporaine, AGORA, Les 

classiques, Collection dirigée par François Laurent, Calman-Lévy, Paris, 1972 

HOBBES Thomas, Léviathan, Traité de la matière, de la forme et du pouvoir de la république 

ecclésiastique et civile, Introduction, traduction et notes de François TRICAUD, Dalloz, Paris, 

1999 

KANT Emmanuel, Projet de paix perpétuelle, Edition bilingue, Traduction de J. Gibelin, Librairie 

philosophique J. Vrin, Paris, 2013 

LOCKE John, Traité du gouvernement civil, traduction de David MAZEL, Chronologie, 

Introduction, Bibliographie, Notes par Simone GOYARD-FABRE, Professeur à l’Université de 

Caen, publié avec le concours du Centre National des Lettres, GF Flammarion, 1984 

ROUSSEAU Jean-Jacques, Du contrat social, Edition établie par Pierre Burgelin, GF-Flammarion, 

Paris, 1962,  

Directeurs de publication Isabel Castro Henriques et Louis Sala-Molins, Déraison, esclavage et 

droit, les fondements idéologiques et juridiques et de la traite négrière et de l’esclavage, Éditions 

UNESCO, Paris, 2002 

La constitution de la république du Mali, 2023 

 

 

 

 


